
Puasa : Syari'at, Tarekat, dan Hakikat
Pelangi » Risalah | Rabu, 11 Juli 2012 10:00		

Penulis : Redaksi KSC		

Alkisah, seorang muslim yang hidup setelah masa Khulafa ar-Rasyidun, sebut saja namanya Fulan. Ia
pada masa itu dikenal ahli ibadah yang tinggal di serambi Masjid Nabawi. Ia hampir tiap hari melakukan
i'tikaf, dzikir, shalat, dan ibadah lainnya. Ia jarang ke luar karena penglihatannya tidak normal alias buta.

Suatu hari, datang kabar bahwa temannya sakit keras. Kemudian ia menengoknya dengan diantarkan
sahabatnya yang lain. Ketika tiba, temannya itu meminta ia untuk berdo'a demi kesembuhannya. Karena
itulah setiap selesai shalat ia mendo'akannya. Ajaibnya, beberapa hari setelah kunjungan itu, temannya
sembuh.

Atas kesembuhan itulah ia dinilai sebagai wali yang dapat menyembuhkan orang dengan do'a. Karena
alasan itu pula banyak orang yang meminta dido'akan olehnya. Tiap orang yang meminta do'a kepadanya
senantiasa terkabulkan. Sampailah suatu hari seorang teman berbicara kepadanya, "Fulan, do'a-do'amu itu
sangat mujarab dan benar-benar dikabulkan Allah. Tapi aku heran kenapa engkau tidak berdo'a untuk
kesembuhan matamu sendiri."

Ditanya seperti itu, Fulan menjawab, "Tidak, aku tidak ingin melakukan sesuatu yang menguntungkan
diriku sendiri. Aku merasa beruntung karena kecacatanku ini telah mendekatkan aku kepada Allah. Dan
kemungkinan besar bila mataku normal, pasti akan lebih banyak terjerumus dalam kemaksiatan
dibandingkan ketaatan."

Demikian kisah yang cukup luar biasa. Penderitaan yang ada pada kisah di atas menjadi salah satu alat
untuk memasrahkan diri kepada Allah. Sebuah cara pandang yang muncul atas nurani yang jarang kita
temukan di lingkungan masyarakat. Di zaman modern ini, sangat jarang orang yang mau bersyukur dengan
ketentuan yang ditetapkan sebagai takdir Allah. Banyak yang tidak bisa menerima keberadaan dirinya yang
serba kurang, atau yang  berbeda jauh dengan orang lain. Banyak orang normal, tapi lupa kepada Allah
dan cenderung tidak menghiraukan perintah dan larangan-Nya.

Kita juga sering melihat banyak orang Islam yang tidak mengikuti aturan-aturan Allah, tidak berpuasa
misalnya. Mereka sering menganggap bahwa dengan puasa dirinya sedang diperas, dihambat, dan
diperdaya. Mereka tidak paham bahwa dengan puasa justru kita dibersihkan dan disehatkan dari berbagai
penyakit lahir maupun batin. Dengan puasa, kita dilatih jujur dan disiplin serta dilatih untuk peka terhadap
sesama saudara kita yang mustadhafin (dhuafa).

Bagaimana caranya supaya puasa kita mencapainya? Dalam literatur tasawuf, terutama al-Ghazali dan
al-Qusyairi menyarankan berpuasa dalam tataran hakikat. Akan tetapi, tahapan hakikat ini tidak bisa begitu
saja diraih, tapi harus bertahap dari fase syari'at, tarekat, dan hakikat. Pada fase syari'at ini, seorang
muslim harus paham dalil-dalil syari` dan hukum batal dan sahnya puasa. Kemudian, ia diharuskan untuk
meningkatkan ke tingkat selanjutnya, yaitu tarekat. Selain puasa secara lahiriah (syari'at), juga harus
mempuasakan aspek batinnya. Seperti puasa mencela, memaki, bohong, bertengkar, atau tidak
berimajinasi maupun berpikir tentang yang porno dan hal-hal nista atau yang dapat membuat rusaknya nilai
puasa, serta tidak meninggalkan ibadah-ibadah wajib dan sunnah yang rutin dikerjakan.

Jadi, pada fase tarekat, seorang muslim dituntut untuk lebih kreatif dan produktif dengan meningkatkan
amalan-amalan lainnya. Apabila seorang muslim tetap istiqamah dalam kedua fase tersebut, maka ia
sedang menuju tangga hakikat. Karena itu, seseorang yang sedang menuju fase hakikat harus mampu
merasakan dengan kesadaran penuh bahwa dengan puasa ia sebenarnya sedang berhubungan dengan



Allah SWT. Sehingga apapun yang dikerjakan dan dilakukan, baik ketika berpuasa maupun saat di luar
ibadah puasa, senantiasa merasa dijaga dan diawasi Allah. Inilah yang dimaksud berada dalam tataran
hakikat.

Pendeknya, puasa secara syari'at adalah khidmatullah. Secara tarekat adalah qurbatullah. Secara hakikat
ialah penggabungan diri dengan Allah (wushlatullah). Mereka yang bisa bergabung dengan Allah adalah
mereka yang suci dan kembali pada fitrah Ilahi. Orang yang termasuk kategori tersebut layak disebut
muttaqin (orang bertaqwa). Bukankah tujuan puasa Ramadhan agar manusia menjadi bertaqwa? Karena
itu, puasa Ramadhan bukan hanya menjalankan syari'at, tetapi juga untuk mengembalikan kita pada fitrah
kesucian. Bagi mereka yang mensucikan diri (tazkiyatun nafs) adalah yang pantas untuk sampai pada Idul
Fitri.

Menjalankan aturan Allah dengan penuh keikhlasan akan meninggikan kita menuju menjadi manusia yang
sempurna. Yakni manusia yang tidak lagi bergantung kepada sesuatu yang lain -baik itu materi maupun
jabatan sosial- karena segala keperluaannya telah dipenuhi dan dijamin Allah Yang Mahasempurna. Allah
SWT berfirman, "Dia telah memberikan kepadamu segala keperluan dari apa-apa yang kamu mohonkan.
Dan jika kamu menghitung nikmat Allah, maka tidak akan dapat menghitungnya. Sesungguhnya manusia
itu sangat zalim dan ingkar." (QS. Ibrahim [14] : 34).

Ahmad Sahidin, Editor Penebit Salamadani Bandung dan Penulis Buku - DPU

KotaSantri.com © 2002-2026


