KotaSantri « Com

Menggalang Pancaran Kebenaran
Pelangi » Risalah | Rabu, 2 Maret 2011 15:15

Penulis : @ Arda Dinata

Suatu pagi, saya dan keponakan berjalan-jalan di sekitar danau. Tiba-tiba saya dikejutkan oleh tingkah laku
keponakan saya yang melempar-lemparkan batu kecil ke dalam air danau tersebut. Dia, sangat senang
dan girang terhadap lingkaran riak-riak air yang ditimbulkan batu itu. Lalu, keponakan saya bertanya,
"Mengapa air itu menjadi melingkar dan apa arti lingkaran itu?"

Mendengar pertanyaan itu, saya jadi berpikir dan merenung. Apa makna dari kejadian itu. Yang oleh
sebagian orang, mungkin dianggap sepele. Dan akhirnya saya teringat akan kandungan surat Al-Alaq : 1,
"Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu Yang menciptakan."

Di sinilah, kita diwajibkan untuk membaca. Baik yang tersurat (Al-Qur'an dan Hadits Nabi) maupun yang
tidak tersurat, yaitu yang terjadi pada manusia dan alam sekitarnya.

Lantas, makna apa yang dapat diambil dari ayat Allah berupa lingkaran riak-riak air yang ditimbulkan oleh
sebuah batu itu?

Kalau kita telaah, lingkaran riak-riak air itu mempunyai makna yang sangat agung dan berguna bagi
kehidupan manusia. Sebuah batu yang merupakan benda mati saja bisa memberikan arti (baca : reaksi)
terhadap lingkungannya (air). Apalagi manusia yang memiliki akal dan pikiran, tentu reaksinya lebih dari
sebuah batu?

Kalau saja batu itu, diibaratkan dengan manusia yang beriman dan beramal shaleh, maka ia akan
memberikan pancaran-pancaran kebenaran terhadap lingkungan yang ia tempati. Pancaran kebenaran
seperti inilah, saat ini yang perlu kita galang dan himpun.

*kk

Allah berfirman, "Demi massa. Sesungguhnya manusia itu benar-benar dalam kerugian, kecuali
orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal shaleh dan nasehat menasehati supaya mentaati
kebenaran dan nasehat menasehati supaya menetapi kesabaran." (QS. 103 : 1-3).

Di sini, Allah pertama kali mengatakan Wal-Ashr, demi massa. Dan ini adalah sumpah. Para ahli tafsir
mengatakan, jika Allah bersumpah dengan salah satu makhluknya, hal ini memiliki kedudukan sangat
penting dalam struktur dan mekanisme kehidupan manusia. Pada konteks ini, Allah bersumpah dengan
waktu, ini menunjukkan bahwa waktu memiliki kedudukan yang sangat strategis dalam kehidupan manusia.

Allah mendefinisikan waktu dalam QS. Al-Mulk : 2, "Dia-lah yang menciptakan kematian dan kehidupan."
Dalam arti lain, waktu itu meliputi sebelum keberadaan kita di dunia (karena kita sebelumnya belum ada)
dan selama kehidupan itu berlangsung. Jadi, waktu itu sesungguhnya hidup itu sendiri. Yusuf Qordlowi
mengatakan, "Al-waktu huwal hayata, waktu adalah hidup itu sendiri."

Pada tataran demikian, kita menyadari bahwa hakekatnya kehidupan manusia itu benar-benar berada
dalam kerugian (baik fisik, material, rohani, spritual, politik, sosial, dan lainnya). Kemudian Allah membuat
pengecualian, yaitu ada empat hal yang menyebabkan seseorang terbebas dari kerugian.

Pertama, orang-orang yang beriman. Iman berarti kebenaran yang kita pahami dan kebenaran yang kita
yakini. Kebenaran di sini, menyangkut aspek rasional dan emosional. Jadi, iman yang menyeluruh, baik
pengetahuan (akal) maupun keyakinan (hati).



Kedua, beramal shaleh. Yakni melakukan kebenaran. Kebenaran yang telah dipahami oleh akal dan
diyakini hati melalui ayat-ayat Allah. Kalau seseorang sudah beriman dan beramal shaleh, Ibnul Qoyyim
berkata telah sempurna (shaleh) orang itu secara pribadi. Tapi, Islam tidak menginginkan keshalehan
seseorang itu hanya disimpan untuk diri pribadi.

Kalau anda sudah shaleh secara pribadi, maka sebaiknya anda mendristribusikannya kepada orang lain
dan lingkungan di mana kita berada. Artinya, berlakulah kita laksana lemparan sebuah batu di air yang
menghasilkan lingkaran-lingkaran air. Mulai dari yang kecil sampai lingkaran tak terhingga.

Proses mendistribusikan keshalehan kita kepada orang lain agar menjadi shaleh, itulah yang disebut
dengan saling berwasiat dalam kebenaran. Saling berwasiat dalam kebenaran ini merupakan syarat ketiga
yang dapat membebaskan manusia dalam kerugian.

Pendeknya, kebenaran yang telah kita yakini dan diamalkan, lalu kita pancarkan pada yang lain. Di sini,
kebenaran telah melalui tiga tahap, yaitu teori, emosional, dan aplikasi. Dan kita tahu, bahwa tingkatan
tertinggi dari suatu pengetahuan adalah pengalaman. Imam Gozali mengatakan ada tiga tingkatan
pengetahuan itu, yaitu pemahaman (teoritis), aplikasi, dan sesuatu yang timbul dari aplikasi dan
pemahaman. Itulah yang dinamakan pengalaman.

Untuk itu, setiap Muslim hendaknya memiliki kerangka berpikir seperti itu. Siapa pun yang berbicara,
mendengarkan, dan melihat tingkah laku kita, maka hendaknya ia mendapatkan pancaran kebenaran dari
kita. Artinya, pribadi seorang Muslim itu, beberapa diameter dalam jaraknya adalah lingkaran kebenaran.

Keempat, saling berwasiat dalam kesabaran. Pernyataan ini sangat berkait dengan kata sebelumnya.
Yakni, orang yang beriman. Langkah selanjutnya adalah beramal shaleh. Lalu, berwasiat dalam
kebenaran dan dialah yang membutuhkan kondisi saling berwasiat dalam kesabaran dibandingkan dengan
orang yang hanya beriman (shaleh) secara pribadi.

Akhirnya, semoga kita dapat mengambil ibrah-nya bagi kehidupan di masyarakat. Pepatah Arab
mengatakan, "La jadidu tahtasy syamsi -Tidak ada yang baru di bawah matahari-." Untuk itu,
banyak-banyaklah kita menimba pengalaman dan pelajaran dari orang-orang pendahulu kita serta
fenomena yang terjadi di alam semesta. Di sinilah, perlunya kita menggalang pancaran kebenaran dalam
hidup.

KotaSantri.com © 2002-2026



