KotaSantri « Com

Surga, Sabar, dan Syukur
Pelangi » Risalah | Rabu, 19 Mei 2010 18:00

Penulis : @ Arda Dinata

Kehidupan itu harapan. la adalah rangkaian irama amal yang akan menghantarkan seseorang pada tujuan
hidup. Harapan-harapan itu harusnya seirama dan mendukung pencapaian tujuan hidup kita. Namun,
nyatanya banyak harapan dan tujuan hidup itu tidak saling mendukung sehingga kehidupan kita berujung
pada kekecewaan.

Dalam Islam ada rangkaian kata yang begitu indah, yaitu : surga, sabar, dan syukur. Ketiga kata itu saling
terkait dan mendukung satu sama lain. Ketiga kata itu dalam hidup seorang Muslim menjadi kata yang
akan bersinggungan dalam membangun realita kehidupannya.

Ada sebuah riwayat yang pas untuk mengilustrasikan kondisi seperti itu, yaitu apa yang diungkap
Ash-Shabuni (1988, 1:382). Diriwayatkan bahwa seorang laki-laki yang buruk rupa memiliki istri yang
sangat cantik. Pada suatu hari si istri melihat suaminya, lalu bergumam, "Alhamdulillah."

Suaminya berkata, "Ada apa?"

Dia menjawab, "Aku memanjatkan puji kepada Allah yang telah menjadikan diriku dan dirimu sebagai ahli
surga, sebab engkau dianugerahi rezeki, lalu bersyukur, aku pun diberi rezeki berupa suami sepertimu, lalu
aku bersabar. Sungguh Allah telah menjanjikan surga bagi orang yang bersabar dan bersyukur."

Jadi, ahli surga itu merupakan rangkaian akumulasi amal kita dalam membangun rasa sabar dan syukur.
Inilah salah satu kunci ahli surga yang patut kita bina, perjuangkan, dan aplikasikan dalam hidup
keseharian seorang Muslim. Lalu, apa sesungguhnya makna sabar dan syukur itu?

Menurut Syekh Al-Hakim At-Tirmidzi (205 H-320 H), yang dimaksud syukur adalah menyadari karunia yang
Allah berikan pada dirinya, sedangkan yang dimaksud dengan sabar adalah tetap dalam kedudukannya
bersama Tuhan.

Sementara itu, dilihat dari segi bahasa, syukur adalah terbukanya kalbu hingga karunia Tuhan tampak
padamu. Di dadamu, karunia Allah selalu terlihat pada sesuatu yang Dia berikan padamu. Diriwayatkan
dari Al-Hasan Al-Bashri bahwa Musa bertanya, "Tuhan, bagaimana cara Adam bersyukur kepada-Mu?"
Tuhan menjawab, "Dia mengetahui hal itu bersumber dari-Ku, itulah bentuk syukurnya."

Untuk sabar sendiri, ia terambil dari kata Ashbaar, yang bermakna menjadikan sesuatu sebagai objek atau
meninggikan sesuatu untuk menjadi sasaran busur panah. Jadi, sabar terwujud dalam bentuk keteguhan
hamba untuk menerima panah ketentuan Tuhan, bagaikan sasaran busur panah manusia yang tidak miring
ke kiri atau ke kanan. la tidak bergeser dari tempatnya, sebab syarat untuk menjadi hamba Tuhan adalah
percaya dan pasrah.

Lebih jauh At-Tirmidzi mengungkapkan, syukur merupakan substansi iman, sedangkan sabar merupakan
substansi Islam. Ketika seorang hamba merasa tenang bersama Tuhan, maka dia disebut mukmin.
Namun, ketika menyerahkan diri sebagai hamba, maka dia disebut Muslim. Keduanya terwujud dalam
waktu bersamaan, sebab kalbu dalam kondisi bergerak dan bingung mencari Tuhan. Ketika mendapat
rahmat, cahaya, dan petunjuk, maka kalbu menjadi tenang dan stabil sehingga disebut beriman.
Sebaliknya, ia menjadi gelisah dan gusar ketika cemas terhadap sesuatu. Tatkala rasa cemas itu hilang,
maka kalbu kembali tenang hingga disebut beriman.

Atas dasar pemetaan tersebut, maka keberadaan sabar dan syukur ini bagi umat Islam harusnya



memunyai tempat yang khusus di dalam pribadinya yang diaplikasikan dalam perilaku hidup keseharian.
Lalu, bagaimana kita semestinya menempatkan dan membangun rasa sabar dan syukur sebagai kunci
surga ini dalam menjalankan kehidupan sehari-hari?

Sifat dan perilaku bersyukur ini semestinya kita awali dengan mengenal nikmat, karena mengenal nikmat
itu adalah jalan untuk mengenal Sang Pemberi nikmat. Pada tataran ini, Ibn Al-Qayyim dalam Madaarij
Al-Salikin menuliskan kalau pengertian syukur ada tiga, yaitu : (1) mengenal nikmat, (2) menerimanya, dan
(3) memuijinya.

Mengenal nikmat terwujud lewat rasa papa dan butuh kepada-Nya. Memuji adalah dengan memuiji Zat
Yang Memberi nikmat. Wujudnya ada yang bersifat umum (menyadari-Nya sebagai Zat Yang Maha
Pemurah dan banyak memberi) dan yang bersifat khusus (menceritakan nikmat Allah yang diberikan lewat
dirinya). Hal terakhir ini sesuai dengan yang dijelaskan dalam firman Allah, "Ada pun yang terkait dengan
nikmat Tuhanmu, maka ceritakanlah."

Ada pun sabar ini adalah berwujud ujian untuk melihat kebaikan dan keburukanmu. Dengan cara seperti
itu, tentu akan terlihat diri kita apakah tetap teguh di hadapan-Nya dan apakah kita siap menjadi sasaran
tembak-Nya. Lebih jauh, perilaku tersebut juga akan menampakkan gambaran kejujuran seseorang. Yakni
apakah dia memujimu untuk melihat bahwa dirimu benar-benar bersyukur? Allah berfirman dalam Q.S.
Ibrahim (14) : 5, "Dalam semua kejadian itu terdapat bukti kekuasaan Allah bagi orang yang selalu sabar
dan bersyukur."

Akhirnya, terlihat jelas dari ayat di atas, kalau Allah mengungkap kata sabar dengan pola fa'al dan
mengungkap kata syukur dengan pola fa'ul. Dia mendahulukan sabar sebelum syukur, karena sikap sabar
memperlihatkan rasa syukur. Syukur tersebut tersimpan di dalamnya, sebagaimana api tersembunyi di
dalam batu. Ujian ibarat sebatang kayu yang memunculkan api lewat bara. Ketika batu tersebut dinyalakan,
maka tampaklah api yang tersembunyi tadi.

Lantas, apakah kita selama ini sudah berperilaku sabar dan syukur untuk meraih surga-Nya? Lebih-lebih
pada masa globalisasi yang penuh godaan dan tantangan ini, tiap Muslim dituntut untuk berperilaku sabar
dan syukur dalam kehidupan sehari-hari dan menjalankan ibadah di dalamnya.

Wallahu a'lam.
Artikel ini telah dimuat di HU PIKIRAN RAKYAT Bandung, edisi Hari Jum'at, tanggal 8 Januari 2010 dalam

rubrik Renungan Jumat.

KotaSantri.com © 2002-2026



