
Kegagalan Kapitalis Sekuler dalam Mewujudkan Kesejahteraan
Pelangi » Jurnal | Sabtu, 4 Mei 2013 12:00		

Penulis : Merza Gamal		

Kebahagiaan telah menjadi tujuan utama dari semua masyarakat manusia. Namun demikian, ada
perbedaan pandangan mengenai apa yang membentuk kebahagiaan itu dan bagaimana hal itu dapat
direalisasikan. Pandangan sekuler modern mempercayai bahwa kebahagiaan dapat dijamin bila
tujuan-tujuan materi tertentu dapat direalisasikan. Tujuan-tujuan materi itu antara lain adalah pengentasan
kemiskinan, pemenuhan kebutuhan materi bagi semua individu, ketersediaan peluang bagi setiap orang
untuk dapat hidup terhormat, distribusi pendapatan dan kekayaan yang merata. Menurut M. Umer Chapra
(1995), tidak ada sebuah negara di dunia ini yang telah berhasil merealisasikan sasaran material ini.
Menurut beliau, yang terjadi justru ketidakstabilan ekonomi dan ketidakseimbangan makroekonomi dengan
terkurasnya sumber-sumber daya alam yang tidak dapat diperbaharui dan polusi lingkungan dalam skala
yang dapat mengancam kehidupan di bumi, serta meningkatnya ketegangan dalam hubungan kehidupan
sosial manusia.

Menurut David C. Korten (1999), masalah ancaman kehancuran lingkungan dan sosial semakin besar
disebabkan oleh ekses-ekses dalam sebuah sistem ekonomi yang buta terhadap kebutuhan manusia
sebagai titik tolaknya. Setelah runtuhnya kekuasaan Uni Soviet pada awal dekade 1990-an, yang turut
menunjukkan "kematian" sistem sosialisme, sistem kapitalisme seakan berjalan merajalela meninggalkan
bentuk aslinya, bahkan terjadi penghancuran dan pembusukan kapitalisme dari dalam dirinya sendiri.
Kapitalisme berkembang menjadi korporatisme, yang membuat semakin terpusatnya kekuasaan di tangan
segelintir korporasi global dan lembaga-lembaga keuangan internasional dan telah melucuti pemerintah
dari kemampuannya untuk menempatkan prioritas ekonomi, sosial, dan lingkungan dalam kerangka
kepentingan umum yang lebih luas. Sejumlah kecil orang menikmati kesenangan material baru, namun
kehidupan orang yang lebih banyak jumlahnya telah merosot, dan kesenjangan makin menganga hampir di
segala penjuru dunia. Didorong oleh keinginan kuat untuk mendapatkan keuntungan yang lebih besar bagi
kepentingan para investornya, korporasi dan lembaga-lembaga keuangan global teleh mengubah
kekuasaan ekonominya menjadi kekuasaan politik.

Jhon Perkins (2004), seorang mantan economics hit man, mengakui mengutamakan kapitalisme yang
menyerupai masyarakat feodal zaman pertengahan dalam membantu menumbuhkan ekonomi, telah
menjadikan segelintir orang yang duduk di puncak piramida menjadi lebih kaya lagi, sementara
pertumbuhan ekonomi itu tidak melakukan apapun bagi mereka yang berada di dasar piramida selain
mendorong mereka menjadi lebih miskin lagi.

Kapitalisme, dalam arti klasik laissez faire, menurut Chapra (1995), tidak pernah ada di mana pun dan telah
mengalami modifikasi terus menerus selama beberapa abad. Dalam pandangan Taqyuddin An-Nabhani
(1990), para ekonom kapitalis, tidak pernah memperhatikan masalah-masalah yang semestinya harus
dijadikan pijakan oleh masyarakat, seperti ketinggian moral dengan menjadikan sifat-sifat terpuji sebagai
dasar bagi interaksinya. Pandangan kapitalisme sangat dipengaruhi oleh gerakan "pencerahan"
(enlightenment) yang berlangsung antara abad 17-19.  Para pemikir "pencerahan" terkemuka
menganugerahkan akal manusia kekuasaan absolut sebagai ganti dari keimanan dan institusi, sehingga
ilmu pengetahuan harus diperoleh dari persepsi pancaindra saja.

Ajaran-ajaran "pencerahan" telah menggerogoti peran agama sebagai kekuatan kolektif dalam masyarakat.
Peran agama digantikan oleh sekularisme yang mengurangi wilayah agama hanya sebagai urusan pribadi.
Nilai moral telah kehilangan kesakralan kolektif dan penilaian kolektif telah menjadi sebuah anatema. Mata
kuliah etika, kemudian menjadi jarang menjadi kewajiban bagi para mahasiswa ekonomi.



Etika moral berlandaskan agama yang dijauhkan dalam sosioekonomi dan politik mengakibatkan akhirnya
masyarakat lepas dari mekanisme filter yang secara sosial disepakati. Kepentingan diri sendiri, harga, dan
keuntungan menggantikan posisi etika moral sebagai kriteria utama bagi alokasi dan distribusi
sumber-sumber daya untuk menstabilkan permintaan dan penawaran agregat. Meskipun nurani fitrah
individu yang tertanam dalam lubuk kesadarannya masih tersisa sebagi mekanisme filter pada tingkat
individual, tetapi hal itu tidak memadai untuk menjalankan fungsinya sebagai mekanisme filter yang
diperlukan untuk menciptakan suatu keharmonisan antara kepentingan diri individu dan kepentingan
masyarakat.

Akibat penolakan penggunaan mekanisme filter yang disediakan oleh penilaian berbasis moral, dan makin
melemahnya perasaan sosial yang diserukan agama, menyebabkan perwujudan cita-cita kesejahteraan
masyarakat sebagai manusia yang saling bersaudara dan sama-sama diciptakan oleh satu Tuhan
hanyalah sebuah impian. Peningkatan moral dan solidaritas sosial tidak mungkin dapat dilakukan tanpa
adanya kesakralan moral yang diberikan oleh agama. Para ahli mengakui, bahwa agama-agama
cenderung memperkuat rasa kewajiban sosial dalam diri pemeluknya daripada menghancurkannya dan
tidak ada contoh signifikan dalam sejarah yang menemukan, bahwa suatu masyarakat yang berhasil
memelihara kehidupan moral, tanpa bantuan agama.

Kesejahteraan masyarakat akan dicapai jika suatu sistem pasar yang sehat dapat tercipta. Pasar yang
sehat akan menciptakan suatu sistem ekonomi yang mampu memberikan pendapatan modal yang adil dan
cukup, pekerjaan bagi semua orang dengan gaji yang memadai untuk hidup layak, dan alokasi optimal
secara sosial dari sumber-sumber produktif masyarakat. Tantangan yang dihadapi untuk mencapai kondisi
di atas adalah menciptakan suatu peraturan kerangka kerja yang sejauh mungkin dapat menciptakan
sistem pasar yang sehat. Menurut Korten, kapitalisme telah merusak teori pasar sampai tidak dikenal lagi,
demi untuk mengabsahkan sebuah ideologi yang mengabdi kepada kepentingan sebuah kelas yang
sempit. Kaki tangan kapitalisme dengan kedok pasar dengan bersemangat seolah-olah mengajukan
kebijakan-kebijakan publik yang nantinya justru akan menciptakan kondisi yang amat bertolak belakang
dengan hal-hal yang diperlukan untuk dapat berfungsi secara sosial.

Kaum kapitalisme telah berhasil menciptakan kapitalisme uang yang membuat pemilik modal menjadi
terpisah dari penggunaannya untuk produksi pada saat kekuasaan dialihkan dari kalangan pengusaha,
investor dan kaum industrialis yang benar-benar terlibat dalam aktivitas produktif, kepada pemilik uang dan
rentenir yang hanya hidup dari pendapatan yang diperoleh dari asset pemilikan keuangan dan asset-asset
lainnya. Pemilik modal dan pasar uang menjadi semakin jauh dari concern sosial dan terpisah dari
perdagangan praktis. Mereka mengharapkan hasil-hasil yang diperoleh dari tabungan yang semakin
menumpuk, namun menyimpang dari realitas ekonomi yang mendasarinya. Mekanisme yang digunakan
kapitalisme uang global untuk membuat uang dengan uang, tanpa keharusan ikut terlibat dalam aktivitas
yang produktif, telah memberikan kesempatan bagi orang yang memiliki uang untuk meningkatkan tuntutan
mereka terhadap kumpulan kekayaan masyarakat yang sesungguhnya tanpa memberi kontribusi kepada
produksinya. Menurut Korten, ketidakmampuan kapitalisme uang untuk membedakan antar investasi yang
produktif dan yang ekstraktif tampaknya merupakan salah satu sifat yang menjadi ciri khasnya.

Demikian pula, telah terjadi, pasar saham sebagai kasino judi canggih dengan watak yang unik. Para
pemain saham, melalui interaksinya, dapat memperbesar harga saham-saham yang dimainkan demi
menambah asset keuangan kolektif mereka. Hal itu memperbesar tuntutan mereka terhadap kekayaan
yang sesungguhnya dari anggota masyarakat lainnya. Menurut Korten, krisis moneter yang terjadi di Asia
pada tahun 1997 merupakan sebuah jendela yang sangat menarik untuk menyaksikan berjalannya
permainan itu, dan bagaimana perputaran yang diakibatkan di pasar saham dunia punya dampak terhadap
kehidupan manusia-manusia yang sesungguhnya. Akibat semua itu, mukjizat keuangan Asia yang sering
digembar-gemborkan sebelumnya, tiba-tiba berubah menjadi kehancuran keuangan Asia.

Menurut Chapra (2001), krisis Asia tersebut terjadi disebabkan ketidakstabilan ekonomi akibat dari
kekacauan dalam pasar finansial karena gejolak tingkat bunga, nilai tukar dan komoditas serta harga



saham yang berlebihan. Ketidakstabilan tersebut diperburuk oleh semakin besarnya ketergantungan sektor
produktif  kepada hutang jangka pendek. Hutang jangka pendek sangat mudah dikonversikan, tetapi
pembayarannya kembali akan sulit jika hutang tersebut digunakan untuk investasi jangka panjang yang
waktu pengembaliannya lama. Sementara itu, bukan masalah yang berarti, jika sejumlah hutang jangka
pendek dalam jumlah yang memungkinkan, kelebihannya dikonversikan pada spekulasi mata uang, saham
dan pasar komoditas.

Pengalaman Asia di atas adalah suatu kenyataan yang amat umum terjadi, yaitu bentuk kemampuan
kapitalisme untuk menciptakan kemakmuran dengan jalan menciptakan suatu demam spekulasi. Hal
tersebut sebenarnya dalam kenyataannya menggerogoti aktivitas yang benar-benar produktif. Di bawah
kekuasaan kapitalisme uang, kesejahteraan diperoleh oleh mereka yang membuat uang, bukan kepada
pekerja yang digaji benar-benar untuk membuat hal-hal yang ingin dibeli oleh para pembuat uang itu.

Dalam suatu ekonomi pasar yang produktif, orang ikut serta dalam banyak peranan dan menjadikan
perasaan kemanusiaan mereka terlibat dalam setiap aspek kehidupan ekonomi. Akan tetapi yang terjadi
pada sistem kapitalisme saat ini adalah kekuasaan untuk melaksanakan hak-hak kepemilikan telah
berpindah tangan kepada badan-badan keuangan global yang bukan manusia. Kekuasaan uang telah
diputus hubungannya dari perasaan kemanusiaan, sehingga manusia itu sendiri hanya menjadi tawanan
dari sebuah sistem yang tidak setia kepada kebutuhan-kebutuhan mereka sendiri. Menurut Korten,
kapitalisme telah berhasil menciptakan sebuah mesin ekonomi global yang amat berkuasa dan tidak punya
perasaan, yang menyerahkan seluruh eksistensinya untuk tujuan mengubah kehidupan menjadi
keuntungan dengan jalan menguras modal yang masih ada.

Untuk mewujudkan suatu kondisi ideal, dimensi moral harus dikembalikan dalam sebuah sistem ekonomi
yang berlaku, meskipun hal itu saja tidak cukup. Kesenjangan suatu ideal dengan realitas akan dapat
dijelaskan dengan menggabungkan varabel-variabel psikologi, sosial, politik, dan sejarah tertentu ke dalam
analisis yang dilakukan pada dynamic model of Islam yang diperkenalkan oleh Ibnu Khaldun. Bila kondisi
ini tidak dipenuhi, masyarakat ideal yang diinginkan sangat sulit untuk diwujudkan. Kurangnya ceramah
ruhani bukan penyebab utama kerusakan moral, ketiadaan keadilan dan kesejahteraan umum di dunia
Islam saat ini (Chapra, 2001). Kutbah dan ceramah ruhani telah cukup banyak dilakukan, namun
diperlukan pula penciptaan suatu lingkungan yang sesuai dan strategi untuk mewujudkannya.

KotaSantri.com © 2002-2026


