
Nasehat Al-Ghazali untuk Murid dan Guru
Pelangi » Jurnal | Sabtu, 21 Juli 2012 14:00		

Penulis : Rahmat Hidayat Nasution		

Tahun ajaran baru dalam dunia pendidikan telah kembali digelar. Tentunya, memasuki tahun ajaran
tersebut sangat penting bagi murid dan guru untuk memiliki semangat dan motivasi yang baru. Karena dua
hal tersebut yang menjadi 'rel' untuk terjalinnya komunikasi yang baik dan tercapainya target yang
diinginkan. Lebih dari itu, hubungan guru dan murid akan tercipta tak ubahnya hubungan ibu dengan
anaknya. Hubungan yang bukan hanya didasari atas kesedian mengajar dan 'memindahkan' ilmu
pengetahuan. Tapi lebih dari itu, di dalamnya juga harus ada kesedian guru untuk mendidik, melatih,
merawat, dan menjaga perkembangan moral dan agama sang murid dengan kekuatan cinta yang bersifat
afektif.

Jika ingin meraih cinta 'sejati' guru terhadap muridnya maupun sebaliknya, adalah dengan mempelajari trik
dan semangat para tokoh yang pernah menjadi guru dan murid. Ibrahim Mudhwah al-Almaa'I
memaktubkan di dalam kata pengantar bukunya " 'Indama kana al-Kubbaru Talamidzatan", dengan belajar
bagaimana cara para ulama dan pemikir muslim dalam menuntut ilmu, baik dalam belajar, bergaul, dan
menghormati guru hingga cara bertutur kata kepada guru, akan memberikan pengetahuan dan semangat
baru bagi murid.

Namun, menurut hemat penulis, mempelajari cara para ulama, tokoh dan pemikir muslim dalam belajar
tidak hanya penting bagi siswa, tapi juga bagi guru. Agar guru juga bisa memberikan kenyaman terhadap
siswa, ketika ada yang bertindak atau meniru langkah tokoh yang dijadikannya sebagai panutan. Dan inilah
yang, akhirnya, menjadi penyebab lahirnya guru yang penuh semangat cinta serta memiliki pengetahuan
yang luas dan mendalam. Karena ia tidak mudah emosi ketika siswanya mempunyai 'hasrat' ingin tahu dan
'suka' berdiskusi, tapi malah mampu memberikan penjelasan, dan solusi yang jelas dan terperinci.

Di antara para tokoh yang layak menjadi panutan adalah imam al-Ghazali. Karena ia merupakan salah
seorang pemikir muslim yang memiliki kejeniusan yang luar biasa hingga disematkan gelar Hujjatul Islam.
Bahkan, buku "Ayyuhal Walad" yang dikarangnya 'mengusung' pesan-pesan untuk para murid. Jika
ditelusuri alasan mendasar kenapa buku tersebut dikarangnya, tak lain atas permintaan salah seorang
muridnya yang merasa resah dan lelah selama bertahun-tahun belajar bersamanya, tapi tidak mengetahui
ilmu mana yang bermanfaat untuk dirinya sebagai wahana meraih hidayah Allah.

Menurut hemat penulis, setelah membaca kesuluruhan isi buku, karya imam al-Ghazali tersebut layak juga
dibaca oleh para guru, karena di dalamnya tersingkap tentang hakikat pendidikan. Yaitu, proses pendidikan
yang dilakukan oleh sang guru bukan sekedar transfer pengetahuan, melainkan juga pembentukan
karakter murid menjadi anak yang memiliki akhlak dan kepribadian teladan dalam kehidupannya. (Islah
Gusmian, 2008). Karena itu, sebagai muslim yang taat, imam al-Ghazali kerap menjadikan sosok
Rasulullah sebagai rujukan utamanya, baik saat ia masih menjadi murid dan saat ia menjadi guru. Dengan
paradigma tersebut, imam al-Ghazali, tampaknya, menjustifikasikan sosok yang layak menjadi guru adalah
sosok yang telah meresapi energi cahaya kepribadian Muhammad SAW.

Dari kepribadian Rasulullah tersebut, imam al-Ghazali tak luput menjadikan nasehat pertamanya dalam
buku "Ayyuhal Walad" dengan menuliskan, "Jika sampai kepadamu nasehat yang bersumber dari risalah
Rasulullah tak perlu ragu terhadap nasehat tersebut. Jika nasehat itu belum sampai, katakanlah apa yang
telah kucapai selama ini?" Nasehat ini, konkritnya, lebih didasari karena Rasulullah tidak akan pernah
berbicara dengan hawa nafsunya (QS. An-Najm : 3-4).

Selain itu, esensi yang dapat dipetik dari nasehat di atas jika murid telah mempelajari bagaimana cara dan



sikap Rasulullah dalam menerima wahyu, layak bagi murid untuk menirunya ketika ia mendapatkan ilmu
dari gurunya. Dicatat di dalam sejarah, sebelum wafat, Rasulullah SAW selama Ramadhan dua kali khatam
Al-Qur'an di hadapan Jibril. Tak hanya itu , Rasulullah juga senantiasa mengamalkan apa yang
disampaikan Jibril kepadanya. Sehingga ketika ditanya kepada Aisyah RA, bagaimana akhlak Rasululllah?
Dengan tegas 'Aisyah menjawab, "Kanaa rasululullaahi khuluquhu Al-Qur' an" &mdash;Sesungguhnya
akhlak Rasul adalah Al-Qur'an". Artinya, seyogyanya murid apabila mendapatkan ilmu hendaklah segera
mengamalkan ilmunya. Jika benar menjadikan Rasulullah SAW sebagai tauladan, tentunya layak meniru
langkah dan geraknya.

Hal senada juga harus dilakukan oleh guru. Artinya, posisi guru -jika dilihat dari tugasnya-- sealur dengan
Jibril. Sama-sama menyempaikan pesan. Karena itu, jika Jibril mengajak Rasulullah SAW untuk melakukan
tadarus Al-Qur'an, tentunya guru juga selalu mengajak muridnya untuk selalu mengulang pelajaran.
Sehingga kesan tanggungjawab benar-benar 'penuh' dimiliki guru, bukan lagi kesan 'melepaskan beban'.
Intinya, agar 'amanah' ilmu yang disampaikan benar-benar melekat dan bermanfaat.

Nasehat kedua yang disampaikan Imam al-Ghazali adalah, "Tanda-tanda kebencian Allah terhadap
seseorang adalah ketika ia menyia-nyiakan waktu melakukan hal-hal yang tidak berguna." Artinya, imam
al-Ghazali berpesan tentang pentingnya memaknai waktu. Karena manusia hidup di dunia ini tak lepas dari
gugusan ruang dan waktu. Itulah sebabnya, eksistensi keberadaan manusia menjadi berjarak dan terbatas
karena waktu. Sekalipun setiap minggu mengalami hari yang sama, tapi tetap saja Jum'at hari ini jelas
berbeda dengan Jum'at yang akan datang, meskipun sama namanya.

Oleh sebab itu, dalam belajar setiap murid harus mempunyai potensi 'sadar waktu dan sadar ruang'.
Potensi 'sadar waktu dan sadar ruang' akan menghantarkan kepada keyakinan bahwa kelak akan ada
masa ujian dan kenaikan kelas. Siapa yang 'sadar waktu dan sadar ruang' akan mampu menikmati kelas
atau tingkat selanjutnya, begitu pula sebaliknya. Bahkan, murid yang 'sadar waktu dan sadar ruang' akan
berpotensi menjadi murid yang berprestasi dan unggul.

Demikian juga halnya dengan guru. Dengan potensi 'sadar waktu dan sadar ruang' akan mampu menjadi
pendidik yang melahirkan generasi yang unggul. Tak hanya itu, waktu yang dilalui selama ini, di dalam
kegiatan belajar-mengajar, benar-benar berguna dan lepas dari 'kungkungan' kebencian Allah terhadap
hamba-Nya yang tidak menghargai waktu. Intinya, dengan kepiawaian memaknai waktu akan melahirkan
nilai kualitas hidup dan kualitas amal, "Siapa yang (kondisi) hari ini lebih baik dari kemarin," kata Nabi
SAW, "dia beruntung. Siapa yang hari ini sama dengan hari kemarin, dia tertipu. Dan siapa (kondisi) hari ini
lebih buruk dari hari kemarin, dia terkutuk."

Nasehat ketiga yang disampaikan Imam al-Ghazali adalah, "Nasehat itu mudah, yang sulit adalah
menerimanya. Bagi orang yang mengikuti desakan nafsunya, nasehat akan terasa pahit. Ia cenderung
lebih menyukai hal-hal yang dilarang agama; apalagi bagi yang masih berusia muda yang cenderung
menyia-nyiakan waktu untuk mencari kebesaran dan kemegahan duniawi. Mereka mengira, tanpa tindakan
nyata, ilmu pengetahuan akan mampu membawanya kepada kebahagiaan dan keselamatan. Inilah
keyakinan para filosof. Subhanallah! Mereka tidak sadar bahwa ilmu pengetauhan yang telah diamanatkan
kepadanya harus diamalkan. Bila tidak, ilmu itu hanya akan memperberat siksa yang ditimpakan
kepadanya. Sebagaimana sabda Rasulullah, "Seberat-berat siksa pada hari kiamat nanti adalah ilmuwan
yang tidak menabur nilai manfaat dengan ilmunya."

Pada nasehat ketiga ini, imam al-Ghazali ingin menyampaikan kepada guru dan murid akan eksistensi ilmu
sebagai pelita agar dalam menjalani hidup ini dapat bergerak dengan benar. Karena itu, disematkan
nasehat bahwa mengamalkan ilmu pengetahuan yang dimiliki tidak hanya dengan cara mengajarkannya
saja, tapi sekaligus mewujudkannya dalam tindakan. Sehingga pengamalan ilmu bukan hanya sebagai
bentuk latihan pikir atau olah akal. Lebih dari itu, pengamalan ilmu selalu ada dalam gerak hidup di setiap
waktu dan tempat. Di sinilah ilmu akan menuai makna, sehingga orang yang mengamalkan ilmu tidak
hanya dikatakan 'alim, tapi juga 'amil.



Intinya, dengan mengamalkan ketiga nasehat dari beberapa nasehat imam al-Ghazali yang termaktub di
dalam kitab "Ayyuhal Walad" akan melahirkan eksistensi kedirian murid dan guru yang ditentukan oleh
amal perbuatan mereka terhadap ilmu yang dimiliki. Karena, jika ditilik, orang-orang yang namanya 'harum'
di dalam sejarah tak lain dikarenakan mereka telah membangun eksistensi kedirian di atas amal baik.
Sangat layak untuk merenungkan firman Allah SWT, "Jika kamu berbuat baik, maknanya sama dengan
berbuat baik terhadap dirimu sendiri. Sebaliknya, jika kamu menyakiti orang lain, sesungguhnya kamu
menyakiti dirimu sendiri." (QS. Al-Isra ' [17]: 7).

Wa'allahu a'lam.

KotaSantri.com © 2002-2026


