KotaSantri « Com

Sains dan Agama,; Bertengkar atau Berkawan?
Pelangi » Jurnal | Sabtu, 8 Oktober 2011 14:00

Penulis : Redaksi KSC

Tentu wacana ini bukan hal yang baru di dunia Islam, bahkan Islam sendiri telah mempunyai tradisi
dikotomi pada seribu tahun yang lalu, tetapi dikotomi tersebut tidak terlalu banyak menimbulkan problem
dalam kehidupan. Iman dan sains merupakan karakteristik insani, dan sains pada hakikatnya merupakan
sunnatullah yang menunjukkan bahwa antara sains dan agama pada dasarnya tidak bertentangan satu
dengan yang lainnya dalam hal menjelaskan dan menemukan hukum-hukum yang bekerja pada realitas.

Agama dan sains seharusnya saling melengkapi, di sini posisi agama menawarkan asas-asas dan arah
yang benar bagi sains. Sebaliknya, sains menyediakan metodologi dan eksplanasi ilmiah untuk agama.
Dalam hal ini, fungsional agama dapat dianalogikan sebagai mata, sedangkan sains mikroskop atau
teleskop yang dapat memperjelas daya pengamatan biasa.

Akan tetapi, di satu sisi, antara keduanya terdapat perbedaan mendasar antara ruang lingkup, prinsip
berpikir, obyek, telaah, metodologi, dan tujuan akhirnya. Seperti yang telah kita ketahui, prinsip berpikir
ilmiah pada umumnya bercorak empiris, objektif-imparsial, agnostik terhadap hakikat spritual. Sementara
prinsip berpikir agamis, merupakan empiris-metaempiris, rasional-intuitif, objektif-partisipatif, dan
menggunakan secara eksplisit peran dan fungsi spritual, semua aksiomanya dijabarkan dari ajaran agama.

Selanjutnya, obyek telaah sains adalah dunia yang nampak "The World of Appearance, The World of
Phenomenal" yang bersumber pada intelektual rasional, sedangkan obyek agama mencakup alam
metafisis dan mengakui peran hati dan kalbu yang bersifat metafisikal dan dianggap dapat menyentuh
kebenaran hakiki.

Dari beberapa perbedaan mendasar di atas, maka akan memungkinkan ketidaksesuaian antara
pandangan-pandangan agama dengan teori sains, lebih-lebih dalam social sciences dan humanities. lan G.
Barbour (2000) melalui buku terkenalmya When Science Meet Religion memetakan empat pandangan dan
tipologi relasi antara agama dan sains, di antaranya konflik (bertentangan), independence (perpisahan),
dialogue (perbincangan), dan integration (penyatuan).

Menghubungkan sains dan agama dalam posisi konflik sangat berkonsekwensi menutup rapat-rapat
adanya wilayah antara sains dan agama. Di samping itu, banyak kekhawatiran terjadi karena model ini
cenderung akan saling mengekspansi ke wilayah otoritas pihak lawan. Sains menjanjikan kemampuan
menjawab berbagai persoalan, termasuk persoalan secara tradisional berada di bawah otoritas agama
atau etika.

Secara berlawanan, agama menolak sains karena mencurigai bahwa sains ditopang oleh metafisika
materialisme. Hal ini dianggap berbahaya pada persoalan sosial. Barbour adalah orang yang paling vokal
untuk menyerukan tentang pentingnya integrasi dan dialog antara sains dan agama. Kesadaran ini juga
dialami oleh para ilmuan muslim modern untuk mendamaikan ilmu dan agama, meski dengan format dan
variasi beragam. Model ini menjadi pedoman, karena mendorong pentingnya agama dalam menginspirasi,
memagari sains dari pembajakan materialisme. Kita lebih papuler dengan istilah sains Vedak dan sains
Islam.

Tentu, intelektual Muslim periode modern tiada henti-hentinya dalam mengampanyekan gagasan perlunya
pemaduan ilmu dan agama, atau akal dan wahyu (iman). Di antara para pelopor pendatang baru dalam
wacana mutakhir Islam dan sains, pada tahun 1970 hingga pertengahan 1990-an, yang kerap muncul
adalah Syed M. Naquib Al-Attas dengan "dewesternisasi ilmu", kemudian Ismail Raji Al-Farugi berbicara



tentang "Islamisasi lImu", selanjutnya, Zainuddin Sardar tentang penciptaan suatu "sains Islam
kontemporer", bahkan Bucaille melalui karya monumentalnya, The Bible, The Qur'an, and The Science,
berusaha mengkomparasikan dua kitab suci agama besar dunia (Islam dan Kristen) dengan sains modern.

Dalam kontek Indonesia, wacana menyatukan kembali antara ilmu agama dan umum nampak dilakukan
ketika transformasi IAIN/STAIN menjadi UIN. Wacana ini, mendapat momentum yang tepat sejak tahun
2000-an, bersamaan dengan konversi beberapa perguruan Tinggi Islam Negeri di tanah air. Bahkan
sebuah lembaga independen di Jakarta, Centre for Islamic Philosophical Studies and Information (CIPSI)
dengan lantang menyuarakan akan pentingnya membangkitkan kembali "sains Islam", yang salah satu di
antaranya melalui jalur Pendidikan Agama Islam.

Menghadapi berbagai fenomena (sunnatullah), intelektual Muslim dituntut menentukan sikap. Yakni,
persetujuan untuk percaya dan mengakui bahwa Al-Qur'an sebagai firman Allah di dalamnya mengandung
kebenaran paripurna yang dicari sepanjang masa oleh sains, bukan berarti menolak mentah-mentah
terhadap teori sains yang datang dari barat.

Hemat penulis, baik sains maupun agama tidak bisa serta merta dan gampang untuk dihubungkan seperti
benda padat yang secara solit bisa saling dipertukarkan, bahkan dicampuradukkan yang kemudian terjepak
dalam suatu persoalan parsial. Maka diperlukan kesadaran bahwa hubungan keduanya mesti dipahami
dalam bingkai praktek-praktek sosial.

Dengan demikian, Islam memandang agama dan sains sebagai karunia llahi yang mahabesar bagi umat
manusia, maka hubungan keduanya bukan dalam posisi bertengkar, melainkan berkawan atau saling
berhubungan antara satu dengan yang lainnya. Atau inter-connected entities, dalam artian masing-masing
sadar akan keterbatasannya dalam memecahkan persoalan manusia, lalu menjalin kerja sama, setidaknya
dalam hal yang menyentuh persoalan pendekatan dan metode berfikir serta penelitian.

*) Abdul Gaffar, adalah Peneliti Utama pada Centre for Developing Islamic Education (CDIE) UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta - Arsip Lama KSC

KotaSantri.com © 2002-2026



