KotaSantri « Com

Aspek Sosial Puasa
Pelangi » Jurnal | Sabtu, 13 Agustus 2011 14:14

Penulis : Redaksi KSC

Bukan hanya umat Muhammad yang berpuasa. Sejarah mencatat, sebelum kedatangan Muhammad, umat
Nabi yang lain pun diwajibkan berpuasa. Ibnu Katsir dalam tafsirnya menyatakan bahwa sejak Nabi Nuh
hingga Nabi Isa AS, puasa wajib dilakukan tiga hari setiap bulan. Demikian pula nabi Musa AS dan
kaumnya melakukan puasa selama empat puluh hari. Bahkan nabi Adam AS diperintahkan untuk tidak
memakan buah khuldi yang ditafsirkan sebagai bentuk puasa pada masa itu. "Janganlah kamu mendekati
pohon ini yang menyebabkan kamu termasuk orang-orang yang zalim." (QS. Al-Baqgarah [02] : 35).

Kemudian dalam Al-Qur'an surah Maryam dinyatakan bahwa nabi Zakaria dan Maryam sering
mengamalkan puasa. Nabi Daud AS juga berpuasa sehari dan berbuka sehari setiap tahunnya. Nabi
Muhammad SAW sebelum diangkat menjadi Rasul telah mengamalkan puasa tiga hari setiap bulan dan
turut mengamalkan puasa Asyura yang jatuh pada hari ke-10 bulan Muharram bersama masyarakat
Quraisy yang lain. Malah masyarakat Yahudi yang tinggal di Madinah pada masa itu juga turut
mengamalkan puasa Asyura.

Bukan hanya manusia, ternyata binatang dan tumbuh-tumbuhan pun 'memahami' arti penting puasa.
Mereka merasa perlu untuk berpuasa untuk memotivasi diri agar kelangsungan hidupnya tetap terjaga.
Selama mengerami telur, misalnya, ayam harus berpuasa supaya dapat beranak pinak. Demikian pula ular,
berpuasa berfungsi untuk menjaga struktur kulitnya agar tetap keras terlindung dari sengatan matahari dan
duri hingga ia tetap mampu melata di bumi. Bahkan, ulat ulat-ulat pemakan daun juga berpuasa, jika tidak
ia tak kan lagi menjadi kupu-kupu dan menyerbuk bunga-bunga.

Begitulah. Jika berpuasa merupakan sunnah thabi'iyyah (sunnah kehidupan) sebagai langkah untuk tetap
survive, mengapa manusia tidak? Terlebih jika kewajiban puasa diembankan kepada umat Islam, tentu
memiliki makna besar dan hikmah tersendiri. Puasa bukan hanya menahan dari segala sesuatu yang
merugikan diri sendiri atau orang lain, melainkan merefleksikan diri untuk turut hidup berdampingan dengan
orang lain secara harmonis, memusnahkan kecemburuan sosial, serta melibatkan diri dengan sikap tepa
selira dengan menjalin hidup dalam kebersamaan, serta melatih diri untuk selalu peka terhadap dinamika
kehidupan sosial. Rahasia-rahasia tersebut terdapat pada kalimat terakhir yang teramat singkat pada ayat
183 surah Al-Bagarah. Allah SWT memerintahkan, "Hai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu
berpuasa sebagaimana diwajibkan atas orang-orang sebelum kamu, agar kamu bertakwa." (QS.
Al-Baqgarah [02] : 183).

Allah SWT mengakhiri ayat tersebut dengan "agar kalian bertakwa". Syekh Mustafa Sadik al-Rafi'ie (w.
1356 H/1937 M) dalam bukunya wahy al-Qalam mentakwil kata "takwa" dengan ittiqa, yakni memproteksi
diri dari segala bentuk nafsu kebinatangan yang menganggap perut besar sebagai agama, dan menjaga
humanisme dan kodrat manusia dari perilaku hewani. Dengan puasa, manusia dapat menghindari diri dari
bentuk yang merugikan diri sendiri dan orang lain, sekarang atau nanti. Generasi kini atau esok.

Mazhab sosialisme yang mengalami masa kolapnya di Eropa, tak mampu mengubah, menambah, dan
mengurangi jatah perut pengikutnya. Mereka, para sosialis tak pelak memandang puasa sebagai
"satu-satunya sistem sosialis yang paling unik dan justeru paling benar". Bagaimana tidak, puasa adalah
kefakiran secara 'paksa’ yang ditentukan oleh syari‘at agama kepada seluruh umat (Islam) tanpa pandang
bulu. Islam memandang sama derajat manusia, terutama soal "perut". Mereka yang berharta, atau yang
mempunyai sedikit rupiah, atau orang yang tak berpunya sepeser pun, tetap merasakan hal yang sama,
lapar dan haus. Jika shalat mampu menghapus citra arogansi individual manusia diwajibkan bagi insan



Muslim, haji dapat mengikis perbedaan status sosial diwajibkan bagi yang mampu, maka puasa adalah
kefakiran total insan bertakwa yang bertujuan mengetuk sensitifitas manusia dengan metode amaliah
(praktis), bahwasannya kehidupan yang benar adalah bagaimana memaknai kehidupan itu sendiri. Dan
kehidupan itu mencapai suatu tahap paripurna manakala manusia memiliki kesamaan rasa. Manusia
mencapai derajat kesempurnaan (insan kamil) tatkala turut merasakan sensitifitas rasa sakit, bukan turut
berebut melampiaskan segala bentuk hawa nafsu.

Dari sini puasa memiliki multifungsi. Setidaknya ada tiga fungsi yang paling substansial dalam berpuasa :
tazhib, ta'dib, dan tadrib. Puasa adalah sarana untuk mengarahkan (tahzib), membentuk karakteristik jiwa
(ta'dib), serta medium latihan untuk berupaya menjadi manusia yang kamil (tadrib) yang pada esensinya
bermuara pada tujuan akhir puasa, takwa. Takwa dalam pengertian umum adalah melaksanakan segala
perintah Tuhan dan meninggalkan segala laranganNya. Takwa dan keshalehan sosial adalah dua wajah
dari satu keping mata uang yang sama, mengintegral dan tak dapat dipisahkan.

Ada sejenis kaidah jiwa, bahwasannya "“cinta" timbul dari rasa sakit. Di sinilah letak rahasia besar sosial
dari hikmah berpuasa. Dengan jelas dan akurat, Islam melarang keras segala bentuk makanan, minuman,
aktivitas seks, penyakit hati, dan ucapan merasuki perut dan jiwa orang yang berpuasa. Dari lapar dan
dahaga, betapa kita dapat merasakan mereka yang berada di garis kemiskinan, manusia papa yang
berada di kolong jembatan, atau kaum tunawisma yang kerap berselimutkan dingin di malam hari. Puasa
adalah satu sistem, cara praktis melatih kasih sayang jiwa dan nurani manusia. Adakah cara yang paling
efektif untuk melatih kepekaan jiwa? Bukankah kita tahu bahwa selalu ada dua sistem yang saling terkait :
yang melihat dan yang buta, yang cendikia dan yang awam, serta yang teratur dan yang acak.

Jika cinta antara "orang kaya yang lapar" terhadap "orang miskin yang lapar" tercipta, maka untaian hikmah
kemanusiaan di dalam diri menemukan kekuasaannya sebagai "sang mesias", juru selamat. Orang
berpunya yang hatinya selalu diasah dengan puasa, maka telinga jiwanya mendengar suara sang fakir
yang merintih. Orang berpunya akan memaknai semua atas pengabdian yang tulus, iimaanan wa
ihtisaaban (karena iman dan ketulusan). Semua karena Allah, karena hanya Dia Sang pemilik segala.

Dari Karya Taufik Munir - Arsip KSC

KotaSantri.com © 2002-2026



