KotaSantri « Com

Buatlah Diri Ini Rela
Pelangi » Jurnal | Sabtu, 8 Januari 2011 20:00

Penulis : @ Arda Dinata

Biarkan hari-hari bertingkah semaunya. Buatlah diri ini rela ketika ketentuan-Nya bicara. Dan jangan
gelisah dengan kisah malam. Tidak ada kisah dunia ini yang abadi. (Imam Syafi'i).

Ungkapan imam syalfi'i tersebut, paling tidak merupakan obat penghilang kegelisahan hari-hari yang kita
jalani. Memang, dunia ini bukan milik kita. Dunia ini milik Allah semata-mata. Dia yang berkehendak lagi
punya ketetapan. Sehingga siapa pun orangnya tidak berhak "bertanya" mengapa Allah memutuskan ini
dan itu terhadap kita. Namun, yang jelas justru kitalah yang kelak akan ditanya.

Untuk itu, dalam mementaskan hidup ini, kita hanya berusaha untuk menyambungkan ikhtiar demi ikhtiar.
Membentangkan rangkaian usaha maksimal kita. Di sini, perlu digarisbawahi bahwa pada ujung usaha dan
puncak ikhtiar itu tidak lantas mesti langsung berhubungan dengan keberhasilan yang diusahakan.

Artinya, apa pun kehendak Allah bagi seorang mukmin selalu baik. Apa pun wujud kehendak itu, baik yang
menyenangkan (tentu baik untuk kita). Tapi, tidak sebatas itu, kehendak-Nya yang terlihat tidak
menguntungkan pun ternyata ada kebaikan yang Allah "paksakan" bagi diri kita. Sebab, bukankah hanya
Dia yang mengetahui sesuatu yang terbaik buat kita?

Pokoknya, hidup adalah pilihan. Keberadaan nilai hidup itu sendiri sesungguhnya yang mengantarkan
pilihan menjadi tidak sesederhana yang kita bayangkan. Permasalahannya ada pada bagaimana kita
memandang dan menilai hidup itu. Bila hidup itu dipandang sebagai fase satu-satunya yang sementara
bagi manusia sebelum memasuki dunia akhirat, maka otomatis pilihan apapun dalam hidup ini menjadi
penting dan menentukan.

Untuk itu, buatlah diri ini rela atas ketentuan-Nya. Dan agar kita tidak salah memilih dalam mementaskan
hidup, berikut ini paling tidak ada tujuh langkah yang dapat kita lakukan.

1. Pelihara lintasan pikiran untuk tetap mengarah pada kebaikan. Lintasan pikiran adalah tangga
pertama yang akan mengantarkan seseorang pada niat dan sikap. Dalam tahap ini semua orang akan
mengalaminya (lintasan pikiran baik maupun yang buruk). Jika hanya sebatas lintasan berbuat buruk, itu
wajar dan manusiawi. Allah juga tidak mencatat hal itu sebagai suatu dosa. Namun bila kurang waspada,
lintasan hati itu kerap berkembang menuju tahapan dialog batin (baca: dialog antara keinginan melakukan
kebaikan atau keburukan). Terjadilah benturan antara bisikan setan untuk melakukan keburukan dengan
bisikan malaikat dan akal sehat untuk tidak melakukan keburukan. Bila dalam benturan ini, nafsu
keburukan dan bisikan setan yang menang, maka muncullah niat.

2. Pertimbangkan suatu pilihan dengan ilmu. Menentukan suatu pilihan pasti dengan timbangan
informasi dan pengetahuan yang kita miliki. Informasi yang keliru atau minimnya pengetahuan akan
membawa kita pada pilihan yang salah. Setidaknya, kita harus mengetahui kategori kesalahan yang

termasuk dosa besar dan dosa kecil.
Ibnu Quddamah dalam Minhajul Qashidin mengutip uraian tentang dosa besar yang disebutkan oleh Abu

Thalib Al Makky. Katanya, "Dosa-dosa besar itu ada tujuh belas. Saya menghimpunnya dari sejumlah
atsar. Empat macam ada di dalam hati, yaitu: syirik, terus-menerus melakukan kedurhakaan, putus asa
dari rahmat Allah dan merasa aman dari tipu daya Allah. Empat macam ada di lidah, yaitu: kesaksian
palsu, menuduh wanita yang baik-baik, minum khamar, makan harta anak yatim dengan zalim dan
memakan riba. Dua macam ada di kemaluan yaitu zina dan seks dengan sejenis. Dua macam ada di
tangan yaitu membunuh dan mencuri. Satu macam ada di kaki yaitu melarikan diri saat pertempuran. Satu



macam ada di seluruh badan yaitu durhaka pada orangtua.”

3. Berdoa memohon petunjuk Allah. Permohonan petunjuk Allah saat kita memilih, adalah bukti dan
cermin suasana iman yang sangat mempercayainya, membutuhkan, dan mengakui keagungan dan kuasa
Allah dalam segala hal. Manusia sering keliru menentukan pilihan yang menurutnya baik. Ternyata di
kemudian hari pilihan itu justru menjadi awal bencana baginya. Kita kadang menilai negatif, antipati,
menolak sesuatu berdasarkan logika, pikiran yang terbatas. Tapi, ternyata hal itu justru mendatangkan
manfaat yang sangat luar biasa. Allah berfirman, "Bisa jadi engkau membenci sesuatu padahal sesuatu
yang engkau benci itu baik bagimu. Bisa jadi engkau menyukai sesuatu padahal sesuatu yang engkau
sukai itu tidak baik bagimu."

4. Tumbuhkan dan pelihara perasaan takut pada Allah. Rasa aman akan azab dari Allah juga dapat
menyebabkan seseorang lalai dengan dosa, memudah-mudahkan kesalahan dan menunda-nunda
pekerjaan baik, hingga akhirnya tenggelam dalam kemaksiatan. Allah SWT berfirman, "Maka apakah
penduduk negeri-negeri itu merasa aman dari kedatangan siksaan Kami kepada mereka di malam hari di
waktu mereka sedang tidur? Atau apakah penduduk negeri-negeri itu merasa aman dari kedatangan
siksaan Kami kepada mereka di waktu matahari sepenggalahan naik ketika mereka sedang bermain?
Maka apakah mereka merasa aman dari azab Allah (yang tidak terduga-duga)? Tiadalah yang merasa
aman dari azab Allah kecuali orang-orang yang merugi.” (QS. Al-A'raf: 97-99).

5. Sadari bahwa hidup ini hanya sementara. Pilihan dalam hidup sangat dipengaruhi bagaimana kita
memandang hidup. Panjang angan-angan, menumpuk mimpi, terlalu berobsesi pada kehidupan dunia,
akan membawa orang lupa bahwa hidup ini sementara. Kondisi inilah yang akan menjadikan orang tidak
mampu memandang secara benar dalam memilih.

6. Tanamkan kekhawatiran su'ul khatimah. Takut dan khawatir itu bermacam-macam. Ada orang yang
dalam hatinya dominan rasa takut terhadap kematian sebelum bertaubat. Ada orang yang merasa lebih
takut condong pada kenikmatan dan beralih dari sikap istigomah. Ada yang takut terhadap akhir hidup yang
buruk. Yang paling tinggi adalah yang terakhir. Di antara orang yang takut adalah orang yang takut sakratul
maut dan kepedihannya atau pertanyaan malaikat mungkar dan nakir. Takut meniti shirat, takut neraka dan
kobarannya, takut tidak bisa masuk surga.

7. Renungi pilihan-pilihan yang lalu. Bukan untuk sekedar merenung, menyesal dan kemudian
melemparkan kesalahan pada nasib. Bukan juga untuk mengatakan, kenapa tidak begini, kenapa begitu.
Perenungan yang kemudian membuka celah kata-kata jika begini, seandainya begitu, sama dengan
membuka celah setan untuk menyesali hidup, merasa sangat bersalah dan bersikap putus asa. Sikap
seperti itu tidak ada gunanya dan dilarang. Rasulullah dalam sebuah hadis mengingatkan bahwa perkataan
"jika dan seandainya" itu adalah pintu bagi setan untuk mengganggu manusia.

Akhirnya, semoga langkah-langkah tersebut dapat dilakukan dengan benar sehingga kita dapat
mengarungi hidup yang "penuh kegelapan" ini dengan rasa rela. Buatlah diri ini rela ketika ketentuan-Nya
menyapa kita. Dengan rasa rela itulah, diharapkan sikap kita dalam mementaskan hidup ini diberi
kesempatan untuk menjadi yang lebih baik. Amin.

KotaSantri.com © 2002-2026



